
 
Jurnal Yudistira: Publikasi Riset Ilmu Pendidikan dan Bahasa 

Volume 4, Nomor 1, Januari 2026 
e-ISSN: 3021-7814; p-ISSN: 3021-7792, Hal. 242-253 

DOI: https://doi.org/10.61132/yudistira.v4i1.2678  
Tersedia: https://journal.aripi.or.id/index.php/Yudistira  

Naskah Masuk: 23 November 2025; Revisi: 21 Desember 2025; Diterima: 18 Januari 2026;  

Terbit: 30 Januari 2026 

 

 

 

Budaya Pesantren sebagai Penjaga Moral Bangsa 
(Studi Kasus di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum) 

 
Nisa Candra Mutammimah1*, Sofiyah2, Agus Suprayogi3 

1-3 Pasca Sarjana PAI, Universitas KH. A. Wahab Hasbullah Jombang, Indonesia  

Email: nisachandra26@gmail.com1*, sofiyahmtsn3jbg.25@gmail.com2, agus.suprayogi@gmail.com3 

 

*Penulis Korespondensi: nisachandra26@gmail.com  

 

Abstract. The Islamic boarding school culture at Al-Mubtadi-ien Bahrul Ulum Islamic Boarding School has 

proven effective in maintaining and shaping the moral values of the community through consistently implemented 

traditional practices. The results of qualitative research indicate that the implementation of congregational 

prayer, sorogan, talaman, and ta‘ziran contributes significantly to the formation of discipline, social solidarity, 

and moral character among students. These practices represent the integration of spiritual, intellectual, and 

social education in response to the phenomenon of moral degradation in modern society. The point-based ta‘ziran 

system has empirically been shown to reduce the level of violations and increase students’ sense of responsibility. 

The findings of this study complement studies in Islamic education by presenting an empirical analysis of the 

ability of Islamic boarding schools to adapt to the challenges of globalization. Furthermore, this Islamic boarding 

school education model enriches the philosophical perspective of character education based on virtue ethics and 

Islamic values. Therefore, Islamic boarding school administrators are advised to strengthen the integration 

between tradition and modernity to maintain the relevance of Islamic boarding school institutions in the future. 

The results of this study also have the potential to serve as a reference in the formulation of national education 

policies oriented toward the preservation of cultural values.  

 

Keywords: Character Education; Morality; Pesantren; Pesantren Culture; Ta‘ziran. 

 

Abstrak. Budaya pesantren di Pondok Pesantren Al-Mubtadi-ien Bahrul Ulum terbukti efektif dalam menjaga 

dan membentuk nilai-nilai moral masyarakat melalui praktik-praktik tradisional yang dijalankan secara konsisten. 

Hasil penelitian kualitatif menunjukkan bahwa pelaksanaan salat berjamaah, sorogan, talaman, dan ta‘ziran 

berkontribusi signifikan dalam pembentukan disiplin, solidaritas sosial, serta akhlak santri. Praktik-praktik 

tersebut merepresentasikan integrasi pendidikan spiritual, intelektual, dan sosial sebagai respons terhadap 

fenomena degradasi moral dalam masyarakat modern. Sistem ta‘ziran berpoin secara empiris mampu menekan 

tingkat pelanggaran serta meningkatkan rasa tanggung jawab santri. Temuan penelitian ini melengkapi kajian 

pendidikan Islam dengan menyajikan analisis empiris mengenai kemampuan pesantren dalam beradaptasi 

terhadap tantangan globalisasi. Selain itu, model pendidikan pesantren ini memperkaya perspektif filsafat 

pendidikan karakter yang berlandaskan etika kebajikan dan nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, pengelola pesantren 

disarankan untuk memperkuat integrasi antara tradisi dan modernitas guna menjaga relevansi institusi pesantren 

di masa mendatang. Hasil penelitian ini juga berpotensi menjadi rujukan dalam perumusan kebijakan pendidikan 

nasional yang berorientasi pada pelestarian nilai-nilai budaya. 

 

Kata kunci:  Budaya Pesantren; Moral; Pendidikan Karakter; Pondok Pesantren; Ta‘ziran. 

 
1. LATAR BELAKANG 

Kasus penurunan moral yang semakin meningkat menunjukkan bahwa lembaga 

pendidikan modern di Indonesia tidak mampu menghasilkan siswa yang memiliki karakter 

baik. Sebaliknya, lembaga pendidikan pondok pesantren diharapkan mampu memperbaiki nilai 

moral masyarakat, terutama para santri, melalui berbagai program, aturan, dan kebiasaan yang 

berlaku di pondok pesantren. (Atqia & Zuhriyah, 2021) Itulah mengapa pesantren hadir sebagai 

penjaga nilai bangsa lembaga pendidikan Islam yang tidak hanya mengajarkan agama, tetapi 

juga membentuk kepribadian yang baik, etika yang tinggi, serta pemahaman spiritual yang 

dalam.  

https://doi.org/10.61132/yudistira.v4i1.2678
https://journal.aripi.or.id/index.php/Yudistira
mailto:nisachandra26@gmail.com
mailto:sofiyahmtsn3jbg.25@gmail.com
mailto:agus.suprayogi@gmail.com
mailto:nisachandra26@gmail.com


 
 
 

Budaya Pesantren sebagai Penjaga Moral Bangsa 
(Studi Kasus di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum) 

243      YUDISTIRA - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026  

 

Pesantren adalah institusi yang memiliki ciri khas yang sangat kuat dan dekat dengan 

masyarakat. Perannya adalah sebagai upaya untuk meningkatkan kualitas bangsa secara 

berkelanjutan sejak dulu hingga sekarang. Pesantren memberikan pendidikan pada masa-masa 

sulit, terutama dalam perjuangan melawan kolonial, dan tetap bertahan sebagai pusat studi 

hingga masa kini. Tujuan pendidikan di pesantren, menurut Zamakhsyari Dhofier, bukanlah 

untuk mengejar kekuasaan, uang, atau keagungan dunia, melainkan menanamkan pada peserta 

didik bahwa belajar adalah tuntutan dan pengabdian kepada Tuhan. (Putri dkk., 2025) 

Secara konseptual, pesantren memberikan model pendidikan yang menyeluruh, yaitu 

mengajar teks keagamaan seperti kitab, membiasakan hidup berdisiplin, memberikan 

pendidikan spiritual, serta membangun interaksi sosial yang intens antara kiai dan santri. 

Keempat hal ini secara bersama-sama membentuk kebiasaan moral. Model ini menjadikan 

pesantren sebagai tempat pembentukan karakter yang berbeda dengan lembaga pendidikan 

formal yang sekuler. Oleh karena itu, peran pesantren sangat relevan untuk mengatasi gejala 

penurunan moral dan fragmentasi budaya di tengah masyarakat modern. Penelitian terbaru 

tentang eksistensi dan fungsi pendidikan pesantren memperkuat posisi tersebut.(Zulaika dkk., 

2025) 

Pesantren juga menjaga keseimbangan antara belajar agama dan ilmu pengetahuan umum 

yang relevan dengan perkembangan zaman. Dengan menggabungkan ilmu yang sesuai dengan 

kebutuhan dunia modern, pesantren memberi pemahaman kepada santri bahwa belajar tidak 

hanya tentang ajaran agama, tetapi juga mencakup berbagai bidang ilmu yang bisa mendukung 

kemajuan diri dan masyarakat. Dalam hal ini, pesantren bukan hanya menjadi tempat 

mengajarkan agama, tetapi juga membentuk individu yang bisa menguasai pengetahuan yang 

bermanfaat dalam hidup sehari-hari, sambil tetap mempertahankan nilai-nilai moral dan 

budaya yang baik. Selain itu, pesantren juga berusaha menjaga norma kesopanan yang 

ditinggalkan oleh leluhur, mengajarkan etika dalam berinteraksi dengan orang lain, serta 

membangun kesadaran bahwa budaya bukan hanya sesuatu yang dulu dulu, tetapi juga identitas 

yang harus terus dijaga dan dilestarikan kepada generasi berikutnya. Dengan demikian, 

pesantren tidak hanya menjadi tempat belajar agama, tetapi juga menjadi benteng penjaga 

budaya dan pengetahuan yang memastikan nilai-nilai luhur bangsa tetap hidup di tengah 

pengaruh budaya global. (Husen & Husni, 2025) 

Namun tantangan pesantren saat ini menghadapi tantangan besar, seperti arus 

modernisasi, digitalisasi, tekanan ekonomi, dan ancaman ideologi radikal di berbagai konteks. 

Segala hal ini memaksa pesantren untuk menyesuaikan bentuk praktik tradisi dan 

kurikulumnya tanpa menghilangkan fungsi moral dan budaya yang dimilikinya. Di sisi lain, 



 
 

e-ISSN: 3021-7814; p-ISSN: 3021-7792, Hal. 242-253 
 

terdapat peluang positif, di mana beberapa pesantren mulai mengembangkan pendekatan yang 

lebih terbuka, menggabungkan nilai-nilai tradisi dengan keterampilan masa kini, sehingga tetap 

relevan dengan generasi muda. Studi tentang dinamika ini sangat penting agar wacana tentang 

"benteng moral dan budaya" tidak hanya dianggap sebagai romantisasi sejarah, namun juga 

menjadi analisis nyata tentang bagaimana tradisi dijaga dan direkonstruksi. (Astuti dkk., 2023) 

Meskipun berbagai penelitian telah mengkaji peran pesantren dalam pembentukan moral 

dan karakter, kajian yang ada masih menyisakan celah akademik. Penelitian terdahulu 

umumnya berfokus pada tradisi dan pembiasaan keagamaan di pesantren, namun belum banyak 

mengulas secara empiris respons pesantren terhadap tantangan globalisasi, perkembangan 

digital, dan perubahan budaya. Selain itu, studi mengenai integrasi nilai moral tradisional 

dengan kompetensi kekinian masih terbatas, demikian pula kajian komparatif antara pesantren 

tradisional dan pesantren yang mengadopsi pendekatan pendidikan modern. Kondisi ini 

menyebabkan peran pesantren sebagai penjaga moral dan budaya kerap dipahami secara 

normatif, tanpa didukung analisis kritis yang berpijak pada realitas sosial. 

Berangkat dari kesenjangan tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara 

kualitatif peran budaya pesantren sebagai benteng moral dan budaya di tengah dinamika 

globalisasi. Secara teoretis, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah kajian 

pendidikan Islam dan pendidikan karakter dengan menghadirkan pemahaman baru tentang 

pesantren sebagai lembaga pendidikan yang dinamis dan kontekstual. Secara praktis, temuan 

penelitian ini diharapkan dapat menjadi bahan rujukan bagi pengelola pesantren, pendidik, dan 

pemangku kebijakan dalam merancang model pendidikan pesantren yang berkelanjutan, 

relevan, serta mampu menjaga moral dan budaya bangsa di tengah arus globalisasi. 

 

2. KAJIAN TEORITIS.  

Budaya pesantren dapat dipahami sebagai konstruksi nilai, norma, tradisi, serta praktik 

sosial-keagamaan yang berkembang dan ditransmisikan secara berkelanjutan dalam 

lingkungan pesantren. Sistem budaya ini mencakup dimensi spiritual, intelektual, sosial, dan 

moral yang saling terintegrasi dalam aktivitas keseharian santri. Dalam konteks tersebut, 

pesantren tidak semata-mata berperan sebagai institusi pendidikan formal, melainkan juga 

sebagai ruang kultural yang berfungsi membentuk habitus moral sekaligus identitas sosial 

santri. (Nur M & Ngainin, 2021) Budaya pesantren dapat dimaknai sebagai hidden curriculum 

yang beroperasi melalui proses pembiasaan, keteladanan, serta praktik-praktik kolektif. 

Pembentukan nilai-nilai seperti kedisiplinan, kesederhanaan, solidaritas sosial, dan kepatuhan 

terhadap otoritas moral berlangsung melalui pengulangan ritus-ritus sosial dan keagamaan 



 
 
 

Budaya Pesantren sebagai Penjaga Moral Bangsa 
(Studi Kasus di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum) 

245      YUDISTIRA - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026  

 

yang mengakar dalam kehidupan pesantren.(Aviah Asmaul Husna & Hamid, 2025) Budaya 

pesantren berperan sebagai instrumen reproduksi nilai-nilai sosial dan moral dalam komunitas 

Muslim. Melalui pesantren, proses internalisasi nilai-nilai keislaman berlangsung tidak terbatas 

pada ranah kognitif semata, tetapi juga mencakup dimensi afektif serta praksis dalam 

kehidupan sehari-hari (Diah Komala Sari dkk., 2025) 

Pendidikan moral kini dilihat sebagai upaya membangun pola perilaku etis yang melekat 

pada diri seseorang, bukan sekadar hafalan aturan baik-buruk. Ia bergantung pada pengalaman 

nyata di lingkungan sosial, seperti contoh dari orang tua dan guru, untuk menciptakan remaja 

yang adaptif terhadap pengaruh modern seperti media sosial. Pendekatan holistik ini 

mengintegrasikan aspek emosional dan sosial agar nilai-nilai seperti empati serta disiplin 

terwujud dalam tindakan harian.(Yandi & Mariana, 2025) Aristoteles memandang moralitas 

sebagai hasil dari pembiasaan (habituasi) tindakan baik yang berulang, bukan sekadar 

pemahaman intelektual. Konsep ini selaras dengan praktik pesantren, di mana disiplin harian, 

ibadah rutin, dan kehidupan komunal membentuk karakter santri secara bertahap. (Fahruddin, 

2025)  

Dalam pendidikan Islam, moralitas berasal dari wahyu Allah seperti Al-Qur'an dan 

Sunnah, didukung oleh akal sebagai alat untuk memahami, serta tradisi keagamaan seperti 

hadis dan ijma ulama. Pendidikan moral Islam menggabungkan ketiga hal ini untuk 

membentuk manusia yang sempurna, yaitu orang yang seimbang secara spiritual, berpikir, dan 

sosial. (Haybati, 2022) Pesantren merupakan bentuk pendidikan yang menyatukan 

pembelajaran agama, pengembangan keimanan, dan pembentukan sikap serta karakter. Sistem 

pendidikan ini menjadikan pesantren sebagai tempat pembentukan nilai moral yang lebih luas 

dan menyeluruh, berbeda dari sistem pendidikan formal yang lebih berfokus pada aspek 

pengetahuan.(Siregar & Siregar, 2024) Penelitian empiris mengonfirmasi bahwa tradisi 

pesantren seperti shalat berjamaah, sorogan, ro'an, takror, dan ta'ziran secara signifikan 

meningkatkan disiplin, tanggung jawab, dan solidaritas sosial santri melalui pembiasaan 

harian(Hanifiyah, 2024) 

Dalam kerangka teori pendidikan karakter, pesantren bisa diartikan sebagai bentuk 

pendidikan bermoral yang berbasis komunitas, di mana komunitas bertindak sebagai pihak 

utama dalam membentuk nilai-nilai moral. Interaksi yang cukup erat antara kiai, ustaz, dan 

santri menciptakan lingkungan yang mendukung pembentukan karakter. (Alisia Zahro’atul 

Baroroh & Abdul Khobir, 2024) Dari sudut pandang sosiologis, pesantren dapat diposisikan 

sebagai institusi sosial yang memiliki kontribusi signifikan dalam menjaga keberlanjutan 

tatanan moral masyarakat. Pesantren menjalankan fungsi sebagai agen kontrol sosial dengan 



 
 

e-ISSN: 3021-7814; p-ISSN: 3021-7792, Hal. 242-253 
 

menanamkan nilai-nilai moral melalui seperangkat norma serta tradisi yang mengikat dan 

mengatur kehidupan kolektif santri (Gumilang, 2022). 

Budaya pesantren tidak hanya tentang ritual keagamaan saja, tetapi juga berfungsi 

sebagai lembaga sosial yang menjaga nilai-nilai moral di tengah perubahan masyarakat saat 

ini. Dengan lingkungan asrama yang terorganisir, pesantren mewariskan norma-norma etis dari 

satu generasi ke generasi berikutnya secara fleksibel dan sesuai dengan kondisi zaman. 

Globalisasi dan modernisasi membawa tantangan baru bagi pesantren, seperti kemajuan 

teknologi, perubahan cara hidup masyarakat, dan munculnya beragam nilai. Pesantren harus 

bisa beradaptasi dengan perubahan tersebut namun tetap menjaga identitas moralnya.(Alisia 

Zahro’atul Baroroh & Abdul Khobir, 2024) Pesantren berhasil menciptakan strategi yang 

fleksibel dengan menggabungkan tradisi lama dan hal-hal modern, seperti kurikulum yang 

terpadu serta penggunaan teknologi digital. Hal ini dilakukan agar pendidikan nilai Islam tetap 

relevan di zaman sekarang. Penelitian menunjukkan bahwa model ini berhasil membentuk 

santri yang cerdas dan memiliki akhlak yang baik meskipun hidup di tengah perkembangan 

teknologi.(Syamli & Faris, 2025) 

Budaya Pesantren berhasil menciptakan strategi yang fleksibel dengan menggabungkan 

tradisi lama dan hal-hal modern, seperti kurikulum yang terpadu serta penggunaan teknologi 

digital. Hal ini dilakukan agar pendidikan nilai Islam tetap relevan di zaman sekarang. 

 

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus di Pondok 

Pesantren Putri Al-Mubtadi-ien Bahrul Ulum. Pendekatan ini dipilih agar bisa memahami 

dengan lebih dalam peran budaya pesantren dalam menjaga nilai moral bangsa di tengah 

dampak globalisasi dan modernisasi. Metode yang digunakan adalah kualitatif deskriptif untuk 

menggambarkan praktik pendidikan moral secara fenomenologis. Penelitian fokus pada data 

primer yang diperoleh dari observasi langsung di lapangan, wawancara mendalam dengan para 

pembina, pengurus, dan santri. Dokumentasi seperti catatan pelanggaran taziran dan rutinitas 

harian digunakan untuk memperkuat triangulasi data.  

Observasi partisipatif mencakup kegiatan seperti sholat jamaah, sorogan, roan, dan 

talaman selama masa penelitian. Wawancara semi-terstruktur dilakukan untuk mengetahui 

persepsi para informan mengenai efektivitas budaya pesantren. Analisis dokumen dilakukan 

dengan mempelajari laporan pelanggaran dan profil pesantren. Data dianalisis melalui tahap 

reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan secara bertahap. Untuk menjaga validitas, 



 
 
 

Budaya Pesantren sebagai Penjaga Moral Bangsa 
(Studi Kasus di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum) 

247      YUDISTIRA - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026  

 

digunakan triangulasi sumber dan metode serta teknik member check. Hasil penelitian 

mendukung temuan bahwa adaptasi tradisi pesantren berperan sebagai penjaga moral bangsa. 

 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Profil Pondok Pesantren Putri Al-Mubtadi’in Bahrul Ulum 

PP. Al-Mubtadi-ien Bahrul 'Ulum merupakan salah satu Ribath Pesantren yang berada 

di bawah naungan Yayasan Bahrul 'Ulum. Unit pesantren ini mengadakan pendidikan 

keagamaan (Diniyyah) pembinaan serta pembentukan molaritas / Akhlaqul Karimah. Di Ribath 

yang diasuh oleh Dr. KH. Muhammad Asrori Alfa, MA dan Hj. Maslachatul Ammah, S.Ag, 

MA. Santri selain diajarkan ilmu-ilmu agama juga akan mendapatkan bimbingan serta 

pengawasan selama 24 jam. 

Pendidikan dan kegiatan di PP. Al-Mubtadi-ien Bahrul 'Ulum menitikberatkan pada ajaran 

Aqidah Ahlussunnah Wal Jamaah, serta menyiapkan tunas bangsa yang unggul dalam 

keilmuan, matang dalam spiritual dan juga tangguh dalam perjuangan. 

Budaya Pesantren Putri Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum 

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia, tradisi adalah adat kebiasaan yang diwariskan 

turun-temurun (dari nenek moyang) yang masih dijalankan oleh masyarakat; pandangan atau 

keyakinan bahwa cara-cara yang ada merupakan yang paling baik dan benar (KBBI, 2012). 

Secara umum, tradisi berarti kebiasaan yang sudah lama ada dan terus dijalankan, menjadi 

bagian dari kehidupan masyarakat dalam suatu negara, budaya, masa, atau agama tertentu. Dari 

penjelasan tersebut, tradisi bisa diartikan sebagai sesuatu yang sudah lama berlangsung, 

dianggap benar, dan dianggap "tidak pernah berubah". Tradisi sering kali dianggap sebagai 

sesuatu yang tidak berkembang atau berubah seiring waktu dan kehidupan 

masyarakat.(sembiring & Nurmawati, 2024) 

Sholat Jama’ah 

Budaya jama’ah merupakan karakter khas pendidikan pesantren yang berfungsi sebagai 

sarana utama pembinaan moral santri. PP. Al-Mubtadi-ien Bahrul 'Ulum semua santri 

diwajibkan untuk sholat jama’ah. Hal ini untuk membiasakan santri hidup disiplin dan 

melaksanakan kewajiban sholat fardhu. Sesama teman berusaha untuk saling mengajak agar 

bisa mengikuti kegiatan tersebut. Hal ini menunjukan bahwa para santri saling mengajak dalam 

kebaikan.  secara filosofis, budaya ini tidak sekadar menunjukkan kehidupan kolektif, tetapi 

juga memuat nilai etis dan pedagogis yang mendukung proses internalisasi moral. Pola hidup 

bersama yang dijalani santri baik dalam ibadah, pembelajaran, maupun aktivitas sehari-hari 

menciptakan ruang praksis pendidikan moral yang berlangsung secara berkelanjutan. Dalam 



 
 

e-ISSN: 3021-7814; p-ISSN: 3021-7792, Hal. 242-253 
 

perspektif etika kebajikan Aristoteles, pembentukan moral individu terjadi melalui pembiasaan 

terhadap tindakan baik (Sofianti dkk., 2025) Prinsip ini tercermin dalam budaya jama’ah 

pesantren melalui rutinitas kolektif yang terarah, seperti shalat berjama’ah, pengajian, dan kerja 

sama sosial. Aktivitas tersebut secara konsisten membentuk sikap disiplin, tanggung jawab, 

dan kepedulian antarindividu, sehingga pendidikan moral tidak berhenti pada tataran 

konseptual, melainkan terwujud dalam praktik kehidupan santri. Dengan demikian, budaya 

jama’ah di pesantren Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum dapat dipahami sebagai praksis pendidikan 

moral yang memiliki dasar filosofis yang kuat. Perpaduan antara etika kebajikan, nilai 

komunitarian, dan filsafat pendidikan Islam menunjukkan bahwa pembentukan moral akan 

lebih efektif ketika dijalankan melalui pembiasaan, keteladanan, serta kehidupan bersama yang 

sarat makna. 

Qiyamul Lail 

Pondok pesantren Al-Mubtadi-ien Bahrul 'Ulum  sebagai lembaga pendidikan Islam telah 

mengimplementasikan pendidikan yang bersifat menyeluruh dalam seluruh programnya. 

Pendidikan di pesantren ini tidak hanya diarahkan pada pengembangan intelektual santri 

melalui kajian kitab kuning yang mencakup beragam disiplin keilmuan, tetapi juga pada 

pembinaan aspek spiritual dan moral. Dimensi batin santri dibentuk melalui pembiasaan 

ibadah, seperti salat berjamaah, wirid, mujahadah, salat sunah, serta puasa sunah. Salah satu 

program yang dinilai memiliki pengaruh signifikan dalam membentuk kepribadian santri 

adalah pelaksanaan qiyâm al-lail atau salat tahajud. 

Pelaksanaan qiyâm al-lail di pesantren bukan hanya sekadar ibadah rutin, tetapi sudah 

menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari santri. Aktivitas ini membantu membentuk disiplin 

waktu, kemampuan mengendalikan diri, serta meningkatkan kesadaran spiritual mereka. qiyâm 

al-lail berperan penting dalam meningkatkan kecerdasan spiritual santri, yang menunjukkan 

kemampuan mereka memahami aspek agama secara lebih dalam melalui pengalaman yang 

mereka alami di malam hari.(Permana, 2024) 

Tujuan Pesantren sholat tahajud bukan hanya sekadar ibadah di malam hari, tetapi juga 

merupakan fondasi filosofis yang membentuk disiplin batin para santri. Diharapkan para santri 

dapat tidur tepat waktu, tidak begadang atau berbicara tidak penting, sehingga menjaga 

keselarasan antara jiwa dan tubuh. Pendekatan ini sesuai dengan pandangan pendidikan Islam 

klasik, di mana pesantren bertindak sebagai pelindung moral bangsa, melatih generasi yang 

patuh, mandiri, dan bertanggung jawab serta pandai dalam manajemen waktu. Pendidikan di 

pesantren ini berfokus pada tarbiyah al-nafs, yaitu pendidikan batin, di mana pengaturan waktu 

tidur menjadi cara untuk mengendalikan nafsu.. Sholat tahajud yang dilakukan di sepertiga 



 
 
 

Budaya Pesantren sebagai Penjaga Moral Bangsa 
(Studi Kasus di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum) 

249      YUDISTIRA - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026  

 

akhir malam memiliki fungsi untuk melatih santri menghindari hawa nafsu, sehingga 

membentuk karakter yang kuat sebagai penjaga moral masyarakat. 

Sorogan 

Istilah "sorogan" berasal dari kata "sorog" atau "nyorog" dalam bahasa Jawa yang artinya 

"memberikan" atau "menyodorkan". Istilah ini merujuk pada kegiatan menyodorkan bacaan 

dari kitab kepada kiai agar didenharkan dan dikoreksi.(Setiawan & Firdausi, 2025) Sorogan 

merupakan kegiatan belajar bagi santri yang lebih fokus pada pengembangan kemampuan 

pribadi di bawah pengawasan seorang kiai atau ustadz. (Fiqih, 2022) Sorogan adalah cara 

belajar yang sering ditemukan di pesantren tradisional, yaitu membaca kitab kuning secara 

langsung di hadapan guru atau kiai. Menurunnya jumlah pesantren salaf atau tradisional 

menjadi salah satu alasan mengapa metode sorogan semakin berkurang di kalangan pesantren. 

Al-Mubadiien Bahrul Ulum, sebagai salah satu pesantren di Tambakberas yang 

menggabungkan pendekatan salafi dan modern, tetap menjaga tradisi sorogan dalam salah satu 

metode pembelajarannya.  

Sorogan mengajarkan nilai-nilai kebaikan melalui materi kitab-kitab kuning dan teladan 

dari para kiai, sehingga membentuk mental yang disiplin. Santri belajar untuk bersabar saat 

menunggu gilirannya, menghormati guru, dan bertanggung jawab atas kemajuan diri sendiri. 

Interaksi yang dekat ini membantu mentransfer nilai-nilai moral seperti jujur dalam membaca 

kitab, rendah hati ketika diperbaiki, serta tekun dalam belajar. Hal-hal ini membentuk karakter 

yang kuat dan berakhlak baik. Sorogan juga memperkuat hubungan antara guru dan murid, 

sehingga menghasilkan santri yang tidak hanya cerdas dalam ilmu, tetapi juga memiliki 

ketangguhan dalam moral untuk hidup di tengah masyarakat. 

Lengseran/Talaman 

Budaya talaman atau lengseran adalah tradisi makan bersama di pesantren menggunakan 

satu nampan besar yang dibagikan kepada banyak santri. Aktivitas ini tidak hanya memenuhi 

kebutuhan tubuh, tetapi juga menjadi cara untuk membentuk sikap moral melalui rutinitas 

sehari-hari. Dalam talaman, para santri duduk berkelompok melingkar, membagikan nasi dan 

lauk dari nampan besar tanpa membeda-bedakan. Aktivitas ini dapat melatih santri agar hidup 

sederhana dan rukun.  Sehingga ketika sudah lulus dari pesantren mampu membiasakan hidup 

yang sederhana dan bertahan dalam keadaan-keadaan sukit.  

Dipesantren PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum masih menjadi tradisi hingga sekarang 

Ketika makan anak-anak menggunakan lengseran. Meskipun dengan lauk sederhana mereka 

makan dengan lahap karena bersama-sama , hal itu yang mebuat rasa makanan  memiliki 

kenikmatan tersendiri dan membangu solidaritas bersama.  



 
 

e-ISSN: 3021-7814; p-ISSN: 3021-7792, Hal. 242-253 
 

Takror 

Budaya takror di pesantren adalah kebiasaan mengulang materi yang sudah diajarkan 

atau dibelajarkan bersama teman-teman sebaya. Mereka saling membantu dan menjelaskan 

materi yang belum dipahami. Aktivitas ini dilakukan setiap hari, di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul 

Ulum  khususnya di malam hari. Kegiatan ini membantu membentuk karakter santri melalui 

kebiasaan disiplin dan saling tolong menolong. Dengan begitu, para santri semakin terbiasa 

membantu orang lain dalam kesulitan dan semangat belajar mereka pun terus meningkat. 

Ro’an 

Ro’an adalah tradisi kerja bakti yang dilakukan bersama di pesantren. Kegiatannya 

biasanya mencakup membersihkan lingkungan, membantu membangun fasilitas, serta berbagai 

kegiatan sosial yang melibatkan seluruh santri. Tradisi ini dianggap sebagai bagian dari 

pendidikan moral, yang bertujuan mengajarkan nilai-nilai seperti peduli terhadap sesama, 

bekerja sama, disiplin, ikhlas, dan berkorban. Meskipun tampaknya hanya aktivitas fisik, Ro’an 

sebenarnya merupakan bagian dari proses pembentukan nilai-nilai batin (hidden curriculum) 

di pesantren, yang membantu membentuk karakter santri secara utuh (Zahid dkk., 2023) 

Dengan Ro’an Santri belajar mandiri serta tanggungjawab membersihkan tempat tinggal 

mereka sendiri. Disamping dengan adanya itu Ro’an juga melestarikan budaya gotong royong.  

Ta’ziran 

Ta'zir adalah istilah lain untuk hukuman yang digunakan dalam lingkungan pesantren. 

Ta'zir merujuk pada cara atau pendekatan yang diterapkan dalam proses pengajaran, dengan 

tujuan untuk mendorong anak-anak memperbaiki kesalahan yang mereka lakukan. Hukuman 

yang diberikan kepada anak bukanlah bentuk pemukulan, melainkan bentuk pendidikan agar 

mereka belajar dari kesalahan.  

Sistem takzir di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum sudah diterapkan secara terus-menerus 

dalam kegiatan sehari-hari para santri, mulai dari kehadiran sholat berjamaah, ikut kajian, 

menjaga kebersihan, kerapian, hingga taat terhadap peraturan PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum 

Setiap pelanggaran diberi poin sesuai dengan tingkat kesalahannya. Jika jumlah poin yang 

terkumpul mencapai batas tertentu, santri akan dikenai takzir lanjutan berupa pembinaan 

khusus atau mengaji di depan halaman pondok putra. Dari hasil wawancara, terlihat jumlah 

pelanggaran yang tercatat cenderung efektif dan  meminimalisir pelanggaran-pelanggaran 

santri 

Hal ini menjadi salah satu tanda bahwa sistem takzir membantu membentuk perilaku 

yang lebih tertib dan terkontrol di antara para santri. Selain itu, adanya laporan bulanan dan 

transparansi data poin juga mendorong santri untuk lebih bertanggung jawab terhadap 



 
 
 

Budaya Pesantren sebagai Penjaga Moral Bangsa 
(Studi Kasus di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum) 

251      YUDISTIRA - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026  

 

tindakannya. Secara keseluruhan, sistem takzir terbukti efektif dalam meningkatkan 

kedisiplinan santri di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum. Namun, pendekatan ini tidak bisa 

bekerja sendirian. Efektivitasnya menjadi maksimal ketika didukung dengan pendekatan 

edukatif, pembinaan karakter, dan komunikasi yang baik antara pengasuh , walisantri dan 

santri. Sistem ini berfungsi secara optimal sebagai alat kontrol sekaligus cara merefleksikan 

diri santri dalam proses pembentukan kepribadian islami yang disiplin dan bertanggung jawab. 

 

5. KESIMPULAN DAN SARAN 

Budaya pesantren di Pondok Pesantren Al-Mubtadi-ien Bahrul Ulum secara nyata 

berperan sebagai penjaga nilai moral bangsa melalui kebiasaan sehari-hari yang menyeluruh. 

Kebiasaan seperti shalat berjamaah, qiyamul lail, sorogan, talaman, takror, roan, serta taziran 

sukses membentuk santri menjadi pribadi yang rapi, solid, sederhana, dan jujur. Sistem taziran 

dengan poin-poin yang diberikan telah terbukti mampu mengurangi pelanggaran dan 

membangun kesadaran diri santri. Strategi ini kuat menghadapi dampak globalisasi tanpa 

menyerahkan prinsip Ahlussunnah wal Jamaah. Pesantren yang berkualitas mampu mengatasi 

penurunan moral di pendidikan formal masa kini, serta melengkapi pendidikan karakter 

berbasis Islam. Hasil penelitian ini sangat berguna bagi pengelola pesantren dan pihak 

pengambil kebijakan negara dalam menjaga nilai moral bangsa di tengah tantangan arus 

globalisasi. 

 

DAFTAR REFERENSI 

Alisia Zahro’atul Baroroh, & Khobir, A. (2024). Peran pondok pesantren dalam membentuk 

karakter anak muda di era modern. Jurnal Ekonomi, Akuntansi, dan Perpajakan, 2(1), 

1–13. https://doi.org/10.61132/jeap.v2i1.721  

Astuti, M., Herlina, H., Ibrahim, I., Juliansyah, J., Febriani, R., & Oktarina, N. (2023). 

Pentingnya pendidikan Islam dalam membentuk karakter generasi muda. Jurnal 

Faidatuna, 4(3), 140–149. https://doi.org/10.53958/ft.v4i3.302  

Atqia, W., & Zuhriyah, A. (2021). Dampak pendidikan pesantren terhadap moral 

bermasyarakat santri Pondok Pesantren Tashilul Huda Kauman, Wiradesa, Pekalongan. 

el-Tarbawi, 14(2), 111–128. https://doi.org/10.20885/tarbawi.vol14.iss2.art1  

Fahruddin, M. (2025). Manajemen pendidikan karakter religius: Studi komparatif pesantren 

NU, Muhammadiyah, dan Hidayatullah. Peradaban Journal of Interdisciplinary 

Educational Research, 3(1). https://doi.org/10.59001/pjier.v3i1.299  

Fiqih, M. A. (2022). Peran pesantren dalam menjaga tradisi-budaya dan moral bangsa. 

PANDAWA: Jurnal Pendidikan dan Dakwah. 

https://doi.org/10.61132/jeap.v2i1.721
https://doi.org/10.53958/ft.v4i3.302
https://doi.org/10.20885/tarbawi.vol14.iss2.art1
https://doi.org/10.59001/pjier.v3i1.299


 
 

e-ISSN: 3021-7814; p-ISSN: 3021-7792, Hal. 242-253 
 

Gumilang, J. S. (2022). Pondok pesantren sebagai tempat sosialisasi berbasis keagamaan (Studi 

kasus di unit SMP IT Putra PPTQ Ibnu Abbas Klaten). Dimensia: Jurnal Kajian 

Sosiologi, 11(1), 1–22. https://doi.org/10.21831/dimensia.v11i1.59121  

Hanifiyah, F. (2024). Role of pesantren tradition in fostering santri morals (Case study of Santri 

Al-Falah, Silo Jember District). EDUCAN: Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 187–194. 

https://doi.org/10.21111/educan.v8i2.12000  

Haybati, S. S. K. (2022). Analisis kecerdasan moral perspektif Imam Al-Ghazali terhadap anak 

usia dini. Al-Hikmah: Jurnal Studi Agama-Agama, 8(2). 

Husen, K., & Husni, M. (2025). Peran pesantren dalam meneguhkan identitas budaya Indonesia 

di tengah arus modernisasi. IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam, 3. 

Husna, A. A., & Hamid, R. (2025). Integrasi hidden curriculum dalam nilai kedisiplinan santri 

di Pondok Pesantren Putri Salafiyah. Istifkar: Media Transformasi Pendidikan, 5(1), 

64–92. https://doi.org/10.62509/ji.v5i1.155  

Jihana, N., Kustati, M., Amalia, R., & Gusmirawati. (2024). Dampak ta’zir (hukuman) dalam 

meningkatkan kedisiplinan santri di Pondok Pesantren Andalusia Solok Selatan. 

Nur, K. D. M., & Ngainin, N. (2021). Modernization of Islamic boarding schools in the 

perspective of Azyumardi Azra. Madrosatuna: Journal of Islamic Elementary School, 

5(2), 63–69. https://doi.org/10.21070/madrosatuna.v5i2.1562  

Permana, I. S. (2024). Transcending physical limits to enhance the spiritual intelligence of 

Islamic boarding school students through qiyamul lail. Jurnal Studi Agama dan 

Masyarakat, 20(1), 51–58. https://doi.org/10.23971/jsam.v20i1.7871  

Putri, N. A., Nurhayati, N., & Pariama, S. D. (2025). Pembingkaian “feodalisme” kiai dan 

santri di pesantren oleh Media Xpose Trans7: Analisis wacana kritis Fairclough. Scripta 

Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan, 1(2).* 

Sari, D. K., Fitriyah, & Kurniasih, A. (2025). Peran pondok pesantren dalam pembentukan 

karakter sosial santri (Studi kasus Pondok Pesantren Graha Tahfidz BUQ Minhajuth 

Thullab). Jurnal Pengabdian Masyarakat dan Riset Pendidikan, 3(4), 4005–4009. 

https://doi.org/10.31004/jerkin.v3i4.1144  

Sembiring, A. D., & Nurmawati. (2024). Tradisi klasik dalam pendidikan pesantren: Tinjauan 

atas resistensi terhadap tantangan kontemporer di Pesantren Tajussalam Langkat. Jurnal 

Manajemen dan Pendidikan Ilmu Sosial (JMPIS). https://doi.org/10.38035/jmpis  

Setiawan, D., & Firdausi, F. (2025). Efektivitas penerapan metode sorogan di perguruan tinggi: 

Studi kasus pada Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir. Journal for Islamic Studies, 8(3).* 

Siregar, L. M., & Siregar, N. F. (2024). Pesantren sebagai model pendidikan holistik: 

Keseimbangan antara ilmu agama dan ilmu umum. Mataazir: Jurnal Administrasi dan 

Manajemen Pendidikan, (2). 

Sofianti, S., Zahra, K. F., & Fakultas, F. Y. (2025). Moralitas sebagai fondasi hukum dalam 

pemikiran Aristoteles. Jurnal Kajian Kontemporer Hukum dan Masyarakat. 

https://doi.org/10.21831/dimensia.v11i1.59121
https://doi.org/10.21111/educan.v8i2.12000
https://doi.org/10.62509/ji.v5i1.155
https://doi.org/10.21070/madrosatuna.v5i2.1562
https://doi.org/10.23971/jsam.v20i1.7871
https://doi.org/10.31004/jerkin.v3i4.1144
https://doi.org/10.38035/jmpis


 
 
 

Budaya Pesantren sebagai Penjaga Moral Bangsa 
(Studi Kasus di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum) 

253      YUDISTIRA - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026  

 

Syamli, A., & Faris, A. (2025). Modernisasi pesantren di Indonesia: Dialektika antara tradisi 

dan transformasi pendidikan Islam kontemporer. JPIK. 

Yandi, F., & Mariana, S. (2025). Membangun moralitas remaja melalui internalisasi nilai-nilai 

pendidikan karakter. Ahsani Taqwim: Jurnal Pendidikan dan Keguruan. 

https://ejournal.yayasanbhz.org/index.php/AhsaniTaqwim  

Zahid, A., Bakhri, S., Ikayanti, R. L., & Hijazi, M. (2023). Ro’an tradition: Building ecological 

awareness of Mamba’us Sholihin Blitar Islamic Boarding School. Dimensia: Jurnal 

Kajian Sosiologi, 12(1), 47–60. https://doi.org/10.21831/dimensia.v12i1.58127  

Zulaika, S., Uzmi, M. F., & Iqbal, M. (2025). Tradisi pesantren sebagai benteng moral dan 

budaya bangsa. Journal Yayasan Haiah Nusratul Islam, 2(2), 166–178. 

https://doi.org/10.59548/rc.v2i2.586  

https://ejournal.yayasanbhz.org/index.php/AhsaniTaqwim
https://doi.org/10.21831/dimensia.v12i1.58127
https://doi.org/10.59548/rc.v2i2.586

