Jurnal Yudistira: Publikasi Riset Ilmu Pendidikan dan Bahasa
Volume 4, Nomor 1, Januari 2026

e-ISSN: 3021-7814; p-ISSN: 3021-7792, Hal. 242-253

DOI: https://doi.org/10.61132 /vudistira.v4il.2678

Tersedia: https: //journal.aripi.or.id /index.php/Yudistira

Budaya Pesantren sebagai Penjaga Moral Bangsa
(Studi Kasus di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum)

o~
OPEN | ACCESS
o)

o’

Nisa Candra Mutammimah!®, Sofiyah?, Agus Suprayogi’
13 Pasca Sarjana PAI, Universitas KH. A. Wahab Hasbullah Jombang, Indonesia
Email: nisachandra26@gmail.com’®, sofivahmtsn3jbg.25@gmail.com?, agus.supravogi@gmail.com’

*Penulis Korespondensi: nisachandra26@gmail.com

Abstract. The Islamic boarding school culture at Al-Mubtadi-ien Bahrul Ulum Islamic Boarding School has
proven effective in maintaining and shaping the moral values of the community through consistently implemented
traditional practices. The results of qualitative research indicate that the implementation of congregational
prayer, sorogan, talaman, and ta ‘ziran contributes significantly to the formation of discipline, social solidarity,
and moral character among students. These practices represent the integration of spiritual, intellectual, and
social education in response to the phenomenon of moral degradation in modern society. The point-based ta ziran
system has empirically been shown to reduce the level of violations and increase students’ sense of responsibility.
The findings of this study complement studies in Islamic education by presenting an empirical analysis of the
ability of Islamic boarding schools to adapt to the challenges of globalization. Furthermore, this Islamic boarding
school education model enriches the philosophical perspective of character education based on virtue ethics and
Islamic values. Therefore, Islamic boarding school administrators are advised to strengthen the integration
between tradition and modernity to maintain the relevance of Islamic boarding school institutions in the future.
The results of this study also have the potential to serve as a reference in the formulation of national education
policies oriented toward the preservation of cultural values.

Keywords: Character Education; Morality; Pesantren; Pesantren Culture; Ta ‘ziran.

Abstrak. Budaya pesantren di Pondok Pesantren Al-Mubtadi-ien Bahrul Ulum terbukti efektif dalam menjaga
dan membentuk nilai-nilai moral masyarakat melalui praktik-praktik tradisional yang dijalankan secara konsisten.
Hasil penelitian kualitatif menunjukkan bahwa pelaksanaan salat berjamaah, sorogan, talaman, dan ta‘ziran
berkontribusi signifikan dalam pembentukan disiplin, solidaritas sosial, serta akhlak santri. Praktik-praktik
tersebut merepresentasikan integrasi pendidikan spiritual, intelektual, dan sosial sebagai respons terhadap
fenomena degradasi moral dalam masyarakat modern. Sistem ta‘ziran berpoin secara empiris mampu menekan
tingkat pelanggaran serta meningkatkan rasa tanggung jawab santri. Temuan penelitian ini melengkapi kajian
pendidikan Islam dengan menyajikan analisis empiris mengenai kemampuan pesantren dalam beradaptasi
terhadap tantangan globalisasi. Selain itu, model pendidikan pesantren ini memperkaya perspektif filsafat
pendidikan karakter yang berlandaskan etika kebajikan dan nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, pengelola pesantren
disarankan untuk memperkuat integrasi antara tradisi dan modernitas guna menjaga relevansi institusi pesantren
di masa mendatang. Hasil penelitian ini juga berpotensi menjadi rujukan dalam perumusan kebijakan pendidikan
nasional yang berorientasi pada pelestarian nilai-nilai budaya.

Kata kunci: Budaya Pesantren; Moral; Pendidikan Karakter; Pondok Pesantren; Ta‘ziran.

1. LATAR BELAKANG

Kasus penurunan moral yang semakin meningkat menunjukkan bahwa lembaga
pendidikan modern di Indonesia tidak mampu menghasilkan siswa yang memiliki karakter
baik. Sebaliknya, lembaga pendidikan pondok pesantren diharapkan mampu memperbaiki nilai
moral masyarakat, terutama para santri, melalui berbagai program, aturan, dan kebiasaan yang
berlaku di pondok pesantren. (Atqia & Zuhriyah, 2021) Itulah mengapa pesantren hadir sebagai
penjaga nilai bangsa lembaga pendidikan Islam yang tidak hanya mengajarkan agama, tetapi
juga membentuk kepribadian yang baik, etika yang tinggi, serta pemahaman spiritual yang

dalam.

Naskah Masuk: 23 November 2025; Revisi: 21 Desember 2025; Diterima: 18 Januari 2026;
Terbit: 30 Januari 2026


https://doi.org/10.61132/yudistira.v4i1.2678
https://journal.aripi.or.id/index.php/Yudistira
mailto:nisachandra26@gmail.com
mailto:sofiyahmtsn3jbg.25@gmail.com
mailto:agus.suprayogi@gmail.com
mailto:nisachandra26@gmail.com

Budaya Pesantren sebagai Penjaga Moral Bangsa
(Studi Kasus di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum)

Pesantren adalah institusi yang memiliki ciri khas yang sangat kuat dan dekat dengan
masyarakat. Perannya adalah sebagai upaya untuk meningkatkan kualitas bangsa secara
berkelanjutan sejak dulu hingga sekarang. Pesantren memberikan pendidikan pada masa-masa
sulit, terutama dalam perjuangan melawan kolonial, dan tetap bertahan sebagai pusat studi
hingga masa kini. Tujuan pendidikan di pesantren, menurut Zamakhsyari Dhofier, bukanlah
untuk mengejar kekuasaan, uang, atau keagungan dunia, melainkan menanamkan pada peserta
didik bahwa belajar adalah tuntutan dan pengabdian kepada Tuhan. (Putri dkk., 2025)

Secara konseptual, pesantren memberikan model pendidikan yang menyeluruh, yaitu
mengajar teks keagamaan seperti kitab, membiasakan hidup berdisiplin, memberikan
pendidikan spiritual, serta membangun interaksi sosial yang intens antara kiai dan santri.
Keempat hal ini secara bersama-sama membentuk kebiasaan moral. Model ini menjadikan
pesantren sebagai tempat pembentukan karakter yang berbeda dengan lembaga pendidikan
formal yang sekuler. Oleh karena itu, peran pesantren sangat relevan untuk mengatasi gejala
penurunan moral dan fragmentasi budaya di tengah masyarakat modern. Penelitian terbaru
tentang eksistensi dan fungsi pendidikan pesantren memperkuat posisi tersebut.(Zulaika dkk.,
2025)

Pesantren juga menjaga keseimbangan antara belajar agama dan ilmu pengetahuan umum
yang relevan dengan perkembangan zaman. Dengan menggabungkan ilmu yang sesuai dengan
kebutuhan dunia modern, pesantren memberi pemahaman kepada santri bahwa belajar tidak
hanya tentang ajaran agama, tetapi juga mencakup berbagai bidang ilmu yang bisa mendukung
kemajuan diri dan masyarakat. Dalam hal ini, pesantren bukan hanya menjadi tempat
mengajarkan agama, tetapi juga membentuk individu yang bisa menguasai pengetahuan yang
bermanfaat dalam hidup sehari-hari, sambil tetap mempertahankan nilai-nilai moral dan
budaya yang baik. Selain itu, pesantren juga berusaha menjaga norma kesopanan yang
ditinggalkan oleh leluhur, mengajarkan etika dalam berinteraksi dengan orang lain, serta
membangun kesadaran bahwa budaya bukan hanya sesuatu yang dulu dulu, tetapi juga identitas
yang harus terus dijaga dan dilestarikan kepada generasi berikutnya. Dengan demikian,
pesantren tidak hanya menjadi tempat belajar agama, tetapi juga menjadi benteng penjaga
budaya dan pengetahuan yang memastikan nilai-nilai luhur bangsa tetap hidup di tengah
pengaruh budaya global. (Husen & Husni, 2025)

Namun tantangan pesantren saat ini menghadapi tantangan besar, seperti arus
modernisasi, digitalisasi, tekanan ekonomi, dan ancaman ideologi radikal di berbagai konteks.
Segala hal ini memaksa pesantren untuk menyesuaikan bentuk praktik tradisi dan

kurikulumnya tanpa menghilangkan fungsi moral dan budaya yang dimilikinya. Di sisi lain,

243 | YUDISTIRA - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026



e-ISSN: 3021-7814; p-ISSN: 3021-7792, Hal. 242-253

terdapat peluang positif, di mana beberapa pesantren mulai mengembangkan pendekatan yang
lebih terbuka, menggabungkan nilai-nilai tradisi dengan keterampilan masa kini, sehingga tetap
relevan dengan generasi muda. Studi tentang dinamika ini sangat penting agar wacana tentang
"benteng moral dan budaya" tidak hanya dianggap sebagai romantisasi sejarah, namun juga
menjadi analisis nyata tentang bagaimana tradisi dijaga dan direkonstruksi. (Astuti dkk., 2023)

Meskipun berbagai penelitian telah mengkaji peran pesantren dalam pembentukan moral
dan karakter, kajian yang ada masih menyisakan celah akademik. Penelitian terdahulu
umumnya berfokus pada tradisi dan pembiasaan keagamaan di pesantren, namun belum banyak
mengulas secara empiris respons pesantren terhadap tantangan globalisasi, perkembangan
digital, dan perubahan budaya. Selain itu, studi mengenai integrasi nilai moral tradisional
dengan kompetensi kekinian masih terbatas, demikian pula kajian komparatif antara pesantren
tradisional dan pesantren yang mengadopsi pendekatan pendidikan modern. Kondisi ini
menyebabkan peran pesantren sebagai penjaga moral dan budaya kerap dipahami secara
normatif, tanpa didukung analisis kritis yang berpijak pada realitas sosial.

Berangkat dari kesenjangan tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara
kualitatif peran budaya pesantren sebagai benteng moral dan budaya di tengah dinamika
globalisasi. Secara teoretis, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah kajian
pendidikan Islam dan pendidikan karakter dengan menghadirkan pemahaman baru tentang
pesantren sebagai lembaga pendidikan yang dinamis dan kontekstual. Secara praktis, temuan
penelitian ini diharapkan dapat menjadi bahan rujukan bagi pengelola pesantren, pendidik, dan
pemangku kebijakan dalam merancang model pendidikan pesantren yang berkelanjutan,

relevan, serta mampu menjaga moral dan budaya bangsa di tengah arus globalisasi.

2. KAJIAN TEORITIS.

Budaya pesantren dapat dipahami sebagai konstruksi nilai, norma, tradisi, serta praktik
sosial-keagamaan yang berkembang dan ditransmisikan secara berkelanjutan dalam
lingkungan pesantren. Sistem budaya ini mencakup dimensi spiritual, intelektual, sosial, dan
moral yang saling terintegrasi dalam aktivitas keseharian santri. Dalam konteks tersebut,
pesantren tidak semata-mata berperan sebagai institusi pendidikan formal, melainkan juga
sebagai ruang kultural yang berfungsi membentuk habitus moral sekaligus identitas sosial
santri. (Nur M & Ngainin, 2021) Budaya pesantren dapat dimaknai sebagai hidden curriculum
yang beroperasi melalui proses pembiasaan, keteladanan, serta praktik-praktik kolektif.
Pembentukan nilai-nilai seperti kedisiplinan, kesederhanaan, solidaritas sosial, dan kepatuhan

terhadap otoritas moral berlangsung melalui pengulangan ritus-ritus sosial dan keagamaan



Budaya Pesantren sebagai Penjaga Moral Bangsa
(Studi Kasus di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum)

yang mengakar dalam kehidupan pesantren.(Aviah Asmaul Husna & Hamid, 2025) Budaya
pesantren berperan sebagai instrumen reproduksi nilai-nilai sosial dan moral dalam komunitas
Muslim. Melalui pesantren, proses internalisasi nilai-nilai keislaman berlangsung tidak terbatas
pada ranah kognitif semata, tetapi juga mencakup dimensi afektif serta praksis dalam
kehidupan sehari-hari (Diah Komala Sari dkk., 2025)

Pendidikan moral kini dilihat sebagai upaya membangun pola perilaku etis yang melekat
pada diri seseorang, bukan sekadar hafalan aturan baik-buruk. Ia bergantung pada pengalaman
nyata di lingkungan sosial, seperti contoh dari orang tua dan guru, untuk menciptakan remaja
yang adaptif terhadap pengaruh modern seperti media sosial. Pendekatan holistik ini
mengintegrasikan aspek emosional dan sosial agar nilai-nilai seperti empati serta disiplin
terwujud dalam tindakan harian.(Yandi & Mariana, 2025) Aristoteles memandang moralitas
sebagai hasil dari pembiasaan (habituasi) tindakan baik yang berulang, bukan sekadar
pemahaman intelektual. Konsep ini selaras dengan praktik pesantren, di mana disiplin harian,
ibadah rutin, dan kehidupan komunal membentuk karakter santri secara bertahap. (Fahruddin,
2025)

Dalam pendidikan Islam, moralitas berasal dari wahyu Allah seperti Al-Qur'an dan
Sunnah, didukung oleh akal sebagai alat untuk memahami, serta tradisi keagamaan seperti
hadis dan ijma ulama. Pendidikan moral Islam menggabungkan ketiga hal ini untuk
membentuk manusia yang sempurna, yaitu orang yang seimbang secara spiritual, berpikir, dan
sosial. (Haybati, 2022) Pesantren merupakan bentuk pendidikan yang menyatukan
pembelajaran agama, pengembangan keimanan, dan pembentukan sikap serta karakter. Sistem
pendidikan ini menjadikan pesantren sebagai tempat pembentukan nilai moral yang lebih luas
dan menyeluruh, berbeda dari sistem pendidikan formal yang lebih berfokus pada aspek
pengetahuan.(Siregar & Siregar, 2024) Penelitian empiris mengonfirmasi bahwa tradisi
pesantren seperti shalat berjamaah, sorogan, ro'an, takror, dan ta'ziran secara signifikan
meningkatkan disiplin, tanggung jawab, dan solidaritas sosial santri melalui pembiasaan
harian(Hanifiyah, 2024)

Dalam kerangka teori pendidikan karakter, pesantren bisa diartikan sebagai bentuk
pendidikan bermoral yang berbasis komunitas, di mana komunitas bertindak sebagai pihak
utama dalam membentuk nilai-nilai moral. Interaksi yang cukup erat antara kiai, ustaz, dan
santri menciptakan lingkungan yang mendukung pembentukan karakter. (Alisia Zahro’atul
Baroroh & Abdul Khobir, 2024) Dari sudut pandang sosiologis, pesantren dapat diposisikan
sebagai institusi sosial yang memiliki kontribusi signifikan dalam menjaga keberlanjutan

tatanan moral masyarakat. Pesantren menjalankan fungsi sebagai agen kontrol sosial dengan

245 | YUDISTIRA - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026



e-ISSN: 3021-7814; p-ISSN: 3021-7792, Hal. 242-253

menanamkan nilai-nilai moral melalui seperangkat norma serta tradisi yang mengikat dan
mengatur kehidupan kolektif santri (Gumilang, 2022).

Budaya pesantren tidak hanya tentang ritual keagamaan saja, tetapi juga berfungsi
sebagai lembaga sosial yang menjaga nilai-nilai moral di tengah perubahan masyarakat saat
ini. Dengan lingkungan asrama yang terorganisir, pesantren mewariskan norma-norma etis dari
satu generasi ke generasi berikutnya secara fleksibel dan sesuai dengan kondisi zaman.
Globalisasi dan modernisasi membawa tantangan baru bagi pesantren, seperti kemajuan
teknologi, perubahan cara hidup masyarakat, dan munculnya beragam nilai. Pesantren harus
bisa beradaptasi dengan perubahan tersebut namun tetap menjaga identitas moralnya.(Alisia
Zahro’atul Baroroh & Abdul Khobir, 2024) Pesantren berhasil menciptakan strategi yang
fleksibel dengan menggabungkan tradisi lama dan hal-hal modern, seperti kurikulum yang
terpadu serta penggunaan teknologi digital. Hal ini dilakukan agar pendidikan nilai Islam tetap
relevan di zaman sekarang. Penelitian menunjukkan bahwa model ini berhasil membentuk
santri yang cerdas dan memiliki akhlak yang baik meskipun hidup di tengah perkembangan
teknologi.(Syamli & Faris, 2025)

Budaya Pesantren berhasil menciptakan strategi yang fleksibel dengan menggabungkan
tradisi lama dan hal-hal modern, seperti kurikulum yang terpadu serta penggunaan teknologi

digital. Hal ini dilakukan agar pendidikan nilai Islam tetap relevan di zaman sekarang.

3. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus di Pondok
Pesantren Putri Al-Mubtadi-ien Bahrul Ulum. Pendekatan ini dipilih agar bisa memahami
dengan lebih dalam peran budaya pesantren dalam menjaga nilai moral bangsa di tengah
dampak globalisasi dan modernisasi. Metode yang digunakan adalah kualitatif deskriptif untuk
menggambarkan praktik pendidikan moral secara fenomenologis. Penelitian fokus pada data
primer yang diperoleh dari observasi langsung di lapangan, wawancara mendalam dengan para
pembina, pengurus, dan santri. Dokumentasi seperti catatan pelanggaran taziran dan rutinitas
harian digunakan untuk memperkuat triangulasi data.

Observasi partisipatif mencakup kegiatan seperti sholat jamaah, sorogan, roan, dan
talaman selama masa penelitian. Wawancara semi-terstruktur dilakukan untuk mengetahui
persepsi para informan mengenai efektivitas budaya pesantren. Analisis dokumen dilakukan
dengan mempelajari laporan pelanggaran dan profil pesantren. Data dianalisis melalui tahap

reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan secara bertahap. Untuk menjaga validitas,



Budaya Pesantren sebagai Penjaga Moral Bangsa
(Studi Kasus di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum)

digunakan triangulasi sumber dan metode serta teknik member check. Hasil penelitian

mendukung temuan bahwa adaptasi tradisi pesantren berperan sebagai penjaga moral bangsa.

4. HASIL DAN PEMBAHASAN
Profil Pondok Pesantren Putri Al-Mubtadi’in Bahrul Ulum

PP. Al-Mubtadi-ien Bahrul 'Ulum merupakan salah satu Ribath Pesantren yang berada
di bawah naungan Yayasan Bahrul 'Ulum. Unit pesantren ini mengadakan pendidikan
keagamaan (Diniyyah) pembinaan serta pembentukan molaritas / Akhlaqul Karimah. Di Ribath
yang diasuh oleh Dr. KH. Muhammad Asrori Alfa, MA dan Hj. Maslachatul Ammah, S.Ag,
MA. Santri selain diajarkan ilmu-ilmu agama juga akan mendapatkan bimbingan serta
pengawasan selama 24 jam.
Pendidikan dan kegiatan di PP. Al-Mubtadi-ien Bahrul 'Ulum menitikberatkan pada ajaran
Aqidah Ahlussunnah Wal Jamaah, serta menyiapkan tunas bangsa yang unggul dalam
keilmuan, matang dalam spiritual dan juga tangguh dalam perjuangan.
Budaya Pesantren Putri Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia, tradisi adalah adat kebiasaan yang diwariskan
turun-temurun (dari nenek moyang) yang masih dijalankan oleh masyarakat; pandangan atau
keyakinan bahwa cara-cara yang ada merupakan yang paling baik dan benar (KBBI, 2012).
Secara umum, tradisi berarti kebiasaan yang sudah lama ada dan terus dijalankan, menjadi
bagian dari kehidupan masyarakat dalam suatu negara, budaya, masa, atau agama tertentu. Dari
penjelasan tersebut, tradisi bisa diartikan sebagai sesuatu yang sudah lama berlangsung,
dianggap benar, dan dianggap "tidak pernah berubah". Tradisi sering kali dianggap sebagai
sesuatu yang tidak berkembang atau berubah seiring waktu dan kehidupan
masyarakat.(sembiring & Nurmawati, 2024)
Sholat Jama’ah

Budaya jama’ah merupakan karakter khas pendidikan pesantren yang berfungsi sebagai
sarana utama pembinaan moral santri. PP. Al-Mubtadi-ien Bahrul 'Ulum semua santri
diwajibkan untuk sholat jama’ah. Hal ini untuk membiasakan santri hidup disiplin dan
melaksanakan kewajiban sholat fardhu. Sesama teman berusaha untuk saling mengajak agar
bisa mengikuti kegiatan tersebut. Hal ini menunjukan bahwa para santri saling mengajak dalam
kebaikan. secara filosofis, budaya ini tidak sekadar menunjukkan kehidupan kolektif, tetapi
juga memuat nilai etis dan pedagogis yang mendukung proses internalisasi moral. Pola hidup
bersama yang dijalani santri baik dalam ibadah, pembelajaran, maupun aktivitas sehari-hari

menciptakan ruang praksis pendidikan moral yang berlangsung secara berkelanjutan. Dalam

247 | YUDISTIRA - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026



e-ISSN: 3021-7814; p-ISSN: 3021-7792, Hal. 242-253

perspektif etika kebajikan Aristoteles, pembentukan moral individu terjadi melalui pembiasaan
terhadap tindakan baik (Sofianti dkk., 2025) Prinsip ini tercermin dalam budaya jama’ah
pesantren melalui rutinitas kolektif yang terarah, seperti shalat berjama’ah, pengajian, dan kerja
sama sosial. Aktivitas tersebut secara konsisten membentuk sikap disiplin, tanggung jawab,
dan kepedulian antarindividu, sehingga pendidikan moral tidak berhenti pada tataran
konseptual, melainkan terwujud dalam praktik kehidupan santri. Dengan demikian, budaya
jama’ah di pesantren Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum dapat dipahami sebagai praksis pendidikan
moral yang memiliki dasar filosofis yang kuat. Perpaduan antara etika kebajikan, nilai
komunitarian, dan filsafat pendidikan Islam menunjukkan bahwa pembentukan moral akan
lebih efektif ketika dijalankan melalui pembiasaan, keteladanan, serta kehidupan bersama yang
sarat makna.

Qiyamul Lail

Pondok pesantren Al-Mubtadi-ien Bahrul 'Ulum sebagai lembaga pendidikan Islam telah
mengimplementasikan pendidikan yang bersifat menyeluruh dalam seluruh programnya.
Pendidikan di pesantren ini tidak hanya diarahkan pada pengembangan intelektual santri
melalui kajian kitab kuning yang mencakup beragam disiplin keilmuan, tetapi juga pada
pembinaan aspek spiritual dan moral. Dimensi batin santri dibentuk melalui pembiasaan
ibadah, seperti salat berjamaah, wirid, mujahadah, salat sunah, serta puasa sunah. Salah satu
program yang dinilai memiliki pengaruh signifikan dalam membentuk kepribadian santri
adalah pelaksanaan qiyam al-lail atau salat tahajud.

Pelaksanaan qiyam al-lail di pesantren bukan hanya sekadar ibadah rutin, tetapi sudah
menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari santri. Aktivitas ini membantu membentuk disiplin
waktu, kemampuan mengendalikan diri, serta meningkatkan kesadaran spiritual mereka. qiyam
al-lail berperan penting dalam meningkatkan kecerdasan spiritual santri, yang menunjukkan
kemampuan mereka memahami aspek agama secara lebih dalam melalui pengalaman yang
mereka alami di malam hari.(Permana, 2024)

Tujuan Pesantren sholat tahajud bukan hanya sekadar ibadah di malam hari, tetapi juga
merupakan fondasi filosofis yang membentuk disiplin batin para santri. Diharapkan para santri
dapat tidur tepat waktu, tidak begadang atau berbicara tidak penting, sehingga menjaga
keselarasan antara jiwa dan tubuh. Pendekatan ini sesuai dengan pandangan pendidikan Islam
klasik, di mana pesantren bertindak sebagai pelindung moral bangsa, melatih generasi yang
patuh, mandiri, dan bertanggung jawab serta pandai dalam manajemen waktu. Pendidikan di
pesantren ini berfokus pada tarbiyah al-nafs, yaitu pendidikan batin, di mana pengaturan waktu

tidur menjadi cara untuk mengendalikan nafsu.. Sholat tahajud yang dilakukan di sepertiga



Budaya Pesantren sebagai Penjaga Moral Bangsa
(Studi Kasus di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum)

akhir malam memiliki fungsi untuk melatih santri menghindari hawa nafsu, sehingga
membentuk karakter yang kuat sebagai penjaga moral masyarakat.
Sorogan

Istilah "sorogan" berasal dari kata "sorog" atau "nyorog" dalam bahasa Jawa yang artinya
"memberikan" atau "menyodorkan". Istilah ini merujuk pada kegiatan menyodorkan bacaan
dari kitab kepada kiai agar didenharkan dan dikoreksi.(Setiawan & Firdausi, 2025) Sorogan
merupakan kegiatan belajar bagi santri yang lebih fokus pada pengembangan kemampuan
pribadi di bawah pengawasan seorang kiai atau ustadz. (Fiqih, 2022) Sorogan adalah cara
belajar yang sering ditemukan di pesantren tradisional, yaitu membaca kitab kuning secara
langsung di hadapan guru atau kiai. Menurunnya jumlah pesantren salaf atau tradisional
menjadi salah satu alasan mengapa metode sorogan semakin berkurang di kalangan pesantren.
Al-Mubadiien Bahrul Ulum, sebagai salah satu pesantren di Tambakberas yang
menggabungkan pendekatan salafi dan modern, tetap menjaga tradisi sorogan dalam salah satu
metode pembelajarannya.

Sorogan mengajarkan nilai-nilai kebaikan melalui materi kitab-kitab kuning dan teladan
dari para kiai, sehingga membentuk mental yang disiplin. Santri belajar untuk bersabar saat
menunggu gilirannya, menghormati guru, dan bertanggung jawab atas kemajuan diri sendiri.
Interaksi yang dekat ini membantu mentransfer nilai-nilai moral seperti jujur dalam membaca
kitab, rendah hati ketika diperbaiki, serta tekun dalam belajar. Hal-hal ini membentuk karakter
yang kuat dan berakhlak baik. Sorogan juga memperkuat hubungan antara guru dan murid,
sehingga menghasilkan santri yang tidak hanya cerdas dalam ilmu, tetapi juga memiliki
ketangguhan dalam moral untuk hidup di tengah masyarakat.

Lengseran/Talaman

Budaya talaman atau lengseran adalah tradisi makan bersama di pesantren menggunakan
satu nampan besar yang dibagikan kepada banyak santri. Aktivitas ini tidak hanya memenuhi
kebutuhan tubuh, tetapi juga menjadi cara untuk membentuk sikap moral melalui rutinitas
sehari-hari. Dalam talaman, para santri duduk berkelompok melingkar, membagikan nasi dan
lauk dari nampan besar tanpa membeda-bedakan. Aktivitas ini dapat melatih santri agar hidup
sederhana dan rukun. Sehingga ketika sudah lulus dari pesantren mampu membiasakan hidup
yang sederhana dan bertahan dalam keadaan-keadaan sukit.

Dipesantren PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum masih menjadi tradisi hingga sekarang
Ketika makan anak-anak menggunakan lengseran. Meskipun dengan lauk sederhana mereka
makan dengan lahap karena bersama-sama , hal itu yang mebuat rasa makanan memiliki

kenikmatan tersendiri dan membangu solidaritas bersama.

249 | YUDISTIRA - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026



e-ISSN: 3021-7814; p-ISSN: 3021-7792, Hal. 242-253

Takror

Budaya takror di pesantren adalah kebiasaan mengulang materi yang sudah diajarkan
atau dibelajarkan bersama teman-teman sebaya. Mereka saling membantu dan menjelaskan
materi yang belum dipahami. Aktivitas ini dilakukan setiap hari, di PP. AlI-Mubtadi’ien Bahrul
Ulum khususnya di malam hari. Kegiatan ini membantu membentuk karakter santri melalui
kebiasaan disiplin dan saling tolong menolong. Dengan begitu, para santri semakin terbiasa
membantu orang lain dalam kesulitan dan semangat belajar mereka pun terus meningkat.
Ro’an

Ro’an adalah tradisi kerja bakti yang dilakukan bersama di pesantren. Kegiatannya
biasanya mencakup membersihkan lingkungan, membantu membangun fasilitas, serta berbagai
kegiatan sosial yang melibatkan seluruh santri. Tradisi ini dianggap sebagai bagian dari
pendidikan moral, yang bertujuan mengajarkan nilai-nilai seperti peduli terhadap sesama,
bekerja sama, disiplin, ikhlas, dan berkorban. Meskipun tampaknya hanya aktivitas fisik, Ro’an
sebenarnya merupakan bagian dari proses pembentukan nilai-nilai batin (hidden curriculum)
di pesantren, yang membantu membentuk karakter santri secara utuh (Zahid dkk., 2023)
Dengan Ro’an Santri belajar mandiri serta tanggungjawab membersihkan tempat tinggal
mereka sendiri. Disamping dengan adanya itu Ro’an juga melestarikan budaya gotong royong.
Ta’ziran

Ta'zir adalah istilah lain untuk hukuman yang digunakan dalam lingkungan pesantren.
Ta'zir merujuk pada cara atau pendekatan yang diterapkan dalam proses pengajaran, dengan
tujuan untuk mendorong anak-anak memperbaiki kesalahan yang mereka lakukan. Hukuman
yang diberikan kepada anak bukanlah bentuk pemukulan, melainkan bentuk pendidikan agar
mereka belajar dari kesalahan.

Sistem takzir di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum sudah diterapkan secara terus-menerus
dalam kegiatan sehari-hari para santri, mulai dari kehadiran sholat berjamaah, ikut kajian,
menjaga kebersihan, kerapian, hingga taat terhadap peraturan PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum
Setiap pelanggaran diberi poin sesuai dengan tingkat kesalahannya. Jika jumlah poin yang
terkumpul mencapai batas tertentu, santri akan dikenai takzir lanjutan berupa pembinaan
khusus atau mengaji di depan halaman pondok putra. Dari hasil wawancara, terlihat jumlah
pelanggaran yang tercatat cenderung efektif dan meminimalisir pelanggaran-pelanggaran
santri

Hal ini menjadi salah satu tanda bahwa sistem takzir membantu membentuk perilaku
yang lebih tertib dan terkontrol di antara para santri. Selain itu, adanya laporan bulanan dan

transparansi data poin juga mendorong santri untuk lebih bertanggung jawab terhadap



Budaya Pesantren sebagai Penjaga Moral Bangsa
(Studi Kasus di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum)

tindakannya. Secara keseluruhan, sistem takzir terbukti efektif dalam meningkatkan
kedisiplinan santri di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum. Namun, pendekatan ini tidak bisa
bekerja sendirian. Efektivitasnya menjadi maksimal ketika didukung dengan pendekatan
edukatif, pembinaan karakter, dan komunikasi yang baik antara pengasuh , walisantri dan
santri. Sistem ini berfungsi secara optimal sebagai alat kontrol sekaligus cara merefleksikan

diri santri dalam proses pembentukan kepribadian islami yang disiplin dan bertanggung jawab.

5. KESIMPULAN DAN SARAN

Budaya pesantren di Pondok Pesantren Al-Mubtadi-ien Bahrul Ulum secara nyata
berperan sebagai penjaga nilai moral bangsa melalui kebiasaan sehari-hari yang menyeluruh.
Kebiasaan seperti shalat berjamaah, qiyamul lail, sorogan, talaman, takror, roan, serta taziran
sukses membentuk santri menjadi pribadi yang rapi, solid, sederhana, dan jujur. Sistem taziran
dengan poin-poin yang diberikan telah terbukti mampu mengurangi pelanggaran dan
membangun kesadaran diri santri. Strategi ini kuat menghadapi dampak globalisasi tanpa
menyerahkan prinsip Ahlussunnah wal Jamaah. Pesantren yang berkualitas mampu mengatasi
penurunan moral di pendidikan formal masa kini, serta melengkapi pendidikan karakter
berbasis Islam. Hasil penelitian ini sangat berguna bagi pengelola pesantren dan pihak
pengambil kebijakan negara dalam menjaga nilai moral bangsa di tengah tantangan arus

globalisasi.

DAFTAR REFERENSI

Alisia Zahro’atul Baroroh, & Khobir, A. (2024). Peran pondok pesantren dalam membentuk
karakter anak muda di era modern. Jurnal Ekonomi, Akuntansi, dan Perpajakan, 2(1),
1-13. https://doi.org/10.61132/jeap.v2il.721

Astuti, M., Herlina, H., Ibrahim, I., Juliansyah, J., Febriani, R., & Oktarina, N. (2023).
Pentingnya pendidikan Islam dalam membentuk karakter generasi muda. Jurnal
Faidatuna, 4(3), 140-149. https://doi.org/10.53958/ft.v4i3.302

Atqia, W., & Zuhriyah, A. (2021). Dampak pendidikan pesantren terhadap moral
bermasyarakat santri Pondok Pesantren Tashilul Huda Kauman, Wiradesa, Pekalongan.
el-Tarbawi, 14(2), 111-128. https://doi.org/10.20885/tarbawi.vol14.iss2.art1

Fahruddin, M. (2025). Manajemen pendidikan karakter religius: Studi komparatif pesantren
NU, Muhammadiyah, dan Hidayatullah. Peradaban Journal of Interdisciplinary
Educational Research, 3(1). https://doi.org/10.59001/pjier.v3i1.299

Figih, M. A. (2022). Peran pesantren dalam menjaga tradisi-budaya dan moral bangsa.
PANDAWA: Jurnal Pendidikan dan Dakwabh.

251 YUDISTIRA - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026


https://doi.org/10.61132/jeap.v2i1.721
https://doi.org/10.53958/ft.v4i3.302
https://doi.org/10.20885/tarbawi.vol14.iss2.art1
https://doi.org/10.59001/pjier.v3i1.299

e-ISSN: 3021-7814; p-ISSN: 3021-7792, Hal. 242-253

Gumilang, J. S. (2022). Pondok pesantren sebagai tempat sosialisasi berbasis keagamaan (Studi
kasus di unit SMP IT Putra PPTQ Ibnu Abbas Klaten). Dimensia: Jurnal Kajian
Sosiologi, 11(1), 1-22. https://doi.org/10.21831/dimensia.v11i1.59121

Hanifiyah, F. (2024). Role of pesantren tradition in fostering santri morals (Case study of Santri
Al-Falah, Silo Jember District). EDUCAN: Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 187—194.
https://doi.org/10.21111/educan.v812.12000

Haybati, S. S. K. (2022). Analisis kecerdasan moral perspektif Imam Al-Ghazali terhadap anak
usia dini. Al-Hikmah: Jurnal Studi Agama-Agama, 8(2).

Husen, K., & Husni, M. (2025). Peran pesantren dalam meneguhkan identitas budaya Indonesia
di tengah arus modernisasi. IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam, 3.

Husna, A. A., & Hamid, R. (2025). Integrasi hidden curriculum dalam nilai kedisiplinan santri
di Pondok Pesantren Putri Salafiyah. Istitkar: Media Transformasi Pendidikan, 5(1),
64-92. https://doi.org/10.62509/ji.v5i1.155

Jihana, N., Kustati, M., Amalia, R., & Gusmirawati. (2024). Dampak ta’zir (hukuman) dalam
meningkatkan kedisiplinan santri di Pondok Pesantren Andalusia Solok Selatan.

Nur, K. D. M., & Ngainin, N. (2021). Modernization of Islamic boarding schools in the
perspective of Azyumardi Azra. Madrosatuna: Journal of Islamic Elementary School,
5(2), 63—69. https://doi.org/10.21070/madrosatuna.v5i2.1562

Permana, I. S. (2024). Transcending physical limits to enhance the spiritual intelligence of
Islamic boarding school students through qiyamul lail. Jurnal Studi Agama dan
Masyarakat, 20(1), 51-58. https://doi.org/10.23971/jsam.v20i1.7871

Putri, N. A., Nurhayati, N., & Pariama, S. D. (2025). Pembingkaian “feodalisme” kiai dan
santri di pesantren oleh Media Xpose Trans7: Analisis wacana kritis Fairclough. Scripta
Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan, 1(2).*

Sari, D. K., Fitriyah, & Kurniasih, A. (2025). Peran pondok pesantren dalam pembentukan
karakter sosial santri (Studi kasus Pondok Pesantren Graha Tahfidz BUQ Minhajuth
Thullab). Jurnal Pengabdian Masyarakat dan Riset Pendidikan, 3(4), 4005-4009.
https://doi.org/10.31004/jerkin.v3i4.1144

Sembiring, A. D., & Nurmawati. (2024). Tradisi klasik dalam pendidikan pesantren: Tinjauan
atas resistensi terhadap tantangan kontemporer di Pesantren Tajussalam Langkat. Jurnal
Manajemen dan Pendidikan Ilmu Sosial (JMPIS). https://doi.org/10.38035/jmpis

Setiawan, D., & Firdausi, F. (2025). Efektivitas penerapan metode sorogan di perguruan tinggi:
Studi kasus pada Jurusan [lmu Al-Qur’an dan Tafsir. Journal for Islamic Studies, 8(3).*

Siregar, L. M., & Siregar, N. F. (2024). Pesantren sebagai model pendidikan holistik:
Keseimbangan antara ilmu agama dan ilmu umum. Mataazir: Jurnal Administrasi dan
Manajemen Pendidikan, (2).

Sofianti, S., Zahra, K. F., & Fakultas, F. Y. (2025). Moralitas sebagai fondasi hukum dalam
pemikiran Aristoteles. Jurnal Kajian Kontemporer Hukum dan Masyarakat.


https://doi.org/10.21831/dimensia.v11i1.59121
https://doi.org/10.21111/educan.v8i2.12000
https://doi.org/10.62509/ji.v5i1.155
https://doi.org/10.21070/madrosatuna.v5i2.1562
https://doi.org/10.23971/jsam.v20i1.7871
https://doi.org/10.31004/jerkin.v3i4.1144
https://doi.org/10.38035/jmpis

Budaya Pesantren sebagai Penjaga Moral Bangsa
(Studi Kasus di PP. Al-Mubtadi’ien Bahrul Ulum)

Syamli, A., & Faris, A. (2025). Modernisasi pesantren di Indonesia: Dialektika antara tradisi
dan transformasi pendidikan Islam kontemporer. JPIK.

Yandi, F., & Mariana, S. (2025). Membangun moralitas remaja melalui internalisasi nilai-nilai
pendidikan karakter. Ahsani Taqwim: Jurnal Pendidikan dan Keguruan.
https://ejournal.yayasanbhz.org/index.php/AhsaniTagwim

Zahid, A., Bakhri, S., Ikayanti, R. L., & Hijazi, M. (2023). Ro’an tradition: Building ecological
awareness of Mamba’us Sholihin Blitar Islamic Boarding School. Dimensia: Jurnal
Kajian Sosiologi, 12(1), 47-60. https://doi.org/10.21831/dimensia.v12i1.58127

Zulaika, S., Uzmi, M. F., & Igbal, M. (2025). Tradisi pesantren sebagai benteng moral dan
budaya bangsa. Journal Yayasan Haiah Nusratul Islam, 2(2), 166-178.
https://doi.org/10.59548/rc.v2i2.586

253 | YUDISTIRA - VOLUME 4, NOMOR 1, JANUARI 2026


https://ejournal.yayasanbhz.org/index.php/AhsaniTaqwim
https://doi.org/10.21831/dimensia.v12i1.58127
https://doi.org/10.59548/rc.v2i2.586

